#### 1934G Syadvad in Indian Thought

Syadvad in Jinetar Darshan (In Jain Darshan, September 1934)

(Reprinted later in Chandabai Abhinandan Granth, Prakarat Vidya)

# जैनेतर दर्शनों में स्याद्वाद

## पं० श्री हीरालाल जैन, शास्त्री

जैनेतर दर्शनों में तद्विषयक विद्वानों ने स्याद्वाद को कहाँ तक ग्रौर किस रूप में ग्रपनाया है इस बात के बताने के पूर्व "स्याद्वाद" शब्द का लक्षण समझ लेना ग्रावश्यक है; क्योंकि उसी लक्षण के सहारे ही हम ग्रजैन दर्शनों में स्याद्वाद का ग्रन्वेषण कर सकेंगे।

#### स्याद्वाद का स्वरूप--

स्याद्वाद शब्द एकान्त या सर्वथापन का निषेधक और अनेकता का सूचक है। स्याद्वाद का अर्थ होता है—पदार्थ का भिन्न-भिन्न दृष्टियों से (अपेक्षाओं से) परीक्षण कर निर्णय करना। क्योंकि सर्वथा एक ही दृष्टि से पदार्थ का सर्वाङ्ग निर्णय नहीं हो सकता। इसीलिए जैनाचार्यों ने सबसे प्रथम ''सिद्धिरनेकान्तात्" अर्थात् ''वस्तु तत्त्व की सिद्धि अनेकान्त-स्याद्वाद से ही हो सकती है" अन्यथा नहीं, की घोषणा की।

अनेकान्तवाद, अपेक्षावाद, कथंचित्वाद ग्रौर स्याद्वाद ये सब एकार्थवाची शब्द हैं। 'स्यात्' शब्द का अर्थ 'कथंचित्' किसी अपेक्षा से होता है। संस्कृत भाषा के अनुसार 'स्यात्' यह अन्वय है और वह अनेकान्त का द्योतक एवं सर्वथापन का निषेधक है। जैसा कि विद्यानन्द स्वामी ने कहा है—

स्यादिति शब्दोऽनेकान्तद्योती प्रतिपत्तव्यो, न पुर्निविधिविचारप्रश्नादिद्योती तथा विवक्षापायात् ।। श्रष्टसहस्री पृ० २८६ ।

श्रकलंक देव ने भी स्याद्वाद का पर्यायवाचक स्रनेकान्त का लक्षण इस प्रकार किया है— 'सदसिकत्यादिसर्वयैकान्तप्रतिक्षेपलक्षणोऽनेकान्तः । स्रष्टशती पृ० २८६।

पंचास्तिकाय की टीका में ग्रमृतचन्द्र सूरि ने भी कहा है— 'सर्वथात्वनिषेधकोऽनेकान्तताद्योतकः कथंचिदर्थे स्याच्छब्दो निपातः।'

स्वामी समन्तभद्राचार्य ने ग्रपने सुप्रसिद्ध देवागम स्तोत्र में स्याद्वाद का क्या सुन्दर लक्षण किया है—
स्याद्वादः सर्वथैकान्तत्यागात् किंवृत्तचिद्विधिः ।
सप्तभंगनयाक्षेपो हेयादेय विशेषकः ।।

### बार पंर चन्दावाई प्रभिनन्दन-पंच

स्याद्वाद सर्वथा एकान्त का त्याग—निषेध करके कथंचित् अपेक्षाभेद से वस्तुतत्त्व का निर्णय करता है और वही ही सप्तभंगी रूप नयों की अपेक्षा से स्वभाव और परभाव द्वारा वस्तु में सत्- असत्, नित्य-अनित्य, एक-अनेक और सामान्य-विशेष की व्यवस्था का प्रतिपादन करता है।

## स्याद्वाद की उपयोगिता-

वस्तु के यथार्थ स्वरूप निर्णय के लिए स्याद्वाद का उपयोग सर्वप्रथम है। विना इसके वस्तु का निर्णय नहीं हो सकता। यदि हम किसी वस्तु को उसके किसी एक धर्म की मुख्यता से एक ही रूप में मान लें ग्रीर उसके समस्त धर्मों का ग्रपलाप कर दें, तो संसार का व्यवहार तक नहीं चल सकता, वस्तु का निर्णय तो बहुत दूर की बात है। उदाहरणार्थ—यदि हम किसी मनुष्य को 'मामा' कहते हैं, तो क्या वह संसार के सभी मनुष्यों का मामा है? उत्तर में कहना पड़ेगा कि नहीं। किसी की ग्रपेक्षा से वह चाचा भी है, किसी की ग्रपेक्षा से भाई भी है। इसी प्रकार एक ग्रखण्ड ग्रनन्त धर्म रूप वस्तु को भी किसी एक धर्म की मुख्यता से उसे एक रूप कहना ग्रयुक्त है, किन्तु भिन्न-भिन्न ग्रपेक्षाग्रों से उसे नाना रूप ही मानना सर्वथा न्यायसंगत है।

इतनी प्रारम्भिक भूमिका के बाद ग्रब में ग्रपने विषय पर ग्राता हूँ। ग्रौर भिन्न-भिन्न दर्शनों के ग्रन्थों का ग्रवतरण देकर यह दिखाने का यत्न करूँगा कि भारतीय प्रसिद्ध जैनेतर विद्वानों ने भी "स्याद्वाद" का ग्रपने यहाँ कहाँ तक उपयोग किया है।

### नित्यानित्य विचार-

जैन-दर्शन की दृष्टि से प्रत्येक वस्तु द्रव्य अपेक्षा नित्य एवं पर्याय अपेक्षा अनित्य है। पर्याय-उत्पाद और व्यय स्वभाव वाली होती हैं जो कि वस्तु में अनित्यता सिद्ध करती हैं। साथ ही उत्पाद व्यय से वस्तु में हमें उसकी स्थिति की ध्रुवता का भी प्रत्यक्ष अनुभव होता है। यही स्थिरता ध्रुवता वस्तु में नित्य धर्म का अस्तित्व सिद्ध करती है। इस प्रकार संक्षेप में वस्तु उत्पाद, व्यय और ध्रौव्य युक्त हुआ करती है। जैसा कि उमास्वामी ने कहा है— "उत्पादव्ययधौव्ययुक्तं सत्।"

## पतञ्जलि महाभाष्य—

महींष पतञ्जलि ने महाभाष्य के पशपशाह्तिक में जैन-दर्शन के उक्त सिद्धान्त का निम्न-लिखित शब्दों में कितना अच्छा विवेचन किया है—

द्रव्यं नित्यमाकृतिरिन्त्या, सुवर्णं कयाचिदाकृत्या युक्तं पिण्डो भवति, पिण्डाकृतिमुपमृद्यक्चकाः कियन्ते क्वाकृतिमुपमृद्यक्चकाः कियन्ते, कटकाकृतिमुपमृद्य स्वस्तिकाः कियन्ते, पुनरावृत्तः स्वर्णपिण्डः त्युपमर्देन द्रव्यमेवाविशिष्यते ।

मीमांसा श्लोक-वार्तिक--

मीमांसा दर्शन के उद्भट विद्वान कुमारिलभट्ट ने भी पदार्थों के इस उत्पाद-व्यय-श्रीव्य रूप को स्वीकार किया है; देखिये-

- १. वर्द्धमानकभंगे च, रुचक: कियते तदा पूर्वीथिनः शोकः, प्रीतिश्चाप्युत्तराथिनः ।।
- २. हेमाथिनस्तु माध्यस्थ्यं तस्माद्वस्तु त्रयात्मकम् । नोत्पादस्थितिभंगानामभावे स्यान्मतित्रयम् ।।
- ३. न नाशेन विना शोको, नोत्पादेन विना सुखम्। स्थित्या बिना न माध्यस्थ्यं तेन सामान्यनित्यता ।।

मीमांसा क्लोकवार्तिक पृ० ६१६ क्लोक सं० २१, २२, २३।

कुमारिलभट्ट का उक्त सिद्धान्त जैन-दर्शन के तो अनुकूल है ही, साथ ही वह वर्णनशैली में भी स्वामी समन्तभद्राचार्य का कितना अधिक अनुकरण करता है, यह देवागमस्तोत्र के निम्नलिखित श्लोकों से स्पष्ट विदित हो जाता है। पाठकों को इस बात का ध्यान रहे कि कुमारिलभट्ट से स्वामी समन्त-भद्र तीन-चार शताब्दी पूर्व हो चुके हैं। इससे निश्चित है कि स्वामी समन्तभद्र के समन्त-भद्र-स्याद्वाद का प्रभाव उस समय के सभी दर्शनों पर पड़ा था । ग्रस्तु, वे क्लोक ये हैं--

- १. घटमौलिसुवर्णार्थी नाशोत्पादस्थितिष्वयम् । शोकप्रमोदमाध्यस्थ्यं जनो याति सहेतुकम् ।।५६।।
- २. पयोवतो न दध्यत्ति न पयोऽत्ति दिधव्रतः । श्रगोरसन्नतो नोभे, तस्मात्तत्त्वं त्रयात्मकम् ॥६०॥ देवागमस्तोत्र

गंभीर निरीक्षण से पाठक यह अनुभव किये विना न रहेंगे कि स्वामी समन्तभद्र के सूत्रा-त्मक श्लोकों की व्याख्या रूप ही कुमारिलभट्ट ने व्याख्यान किया है।

#### सत्-असत्-विचार--

सम्पूर्ण चेतन ग्रौर ग्रचेतन पदार्थ, स्वरूप से--स्वद्रव्य, क्षेत्र, काल, भाव से सत् हैं ग्रौर पर-रूप से-परद्रव्य, क्षेत्र, काल, भाव से ग्रसत् स्वरूप हैं। जैसे घट ग्रपने द्रव्य पुद्गल मृत्तिका, क्षेत्र इस स्थान, काल वर्तमान एवं भाव लाल काला ग्रादि की ग्रपेक्षा से तो हैं--सत् स्वरूप है-ग्रौर वहीं पर से-ग्रन्य पटादिक के द्रव्य क्षेत्र काल भाव से -नहीं है, ग्रसत् रूप है। दोनों में से किसी एक रूप मानने से वस्तु या तो सर्वात्मक हो जायगी, ग्रथवा लोक-व्यवहार का ग्रभाव हो जायगा। इसलिए दोनों रूप ही वस्तु को मानना ग्रावश्यक है। इसीलिए श्री समन्तभद्राचार्य ने कहा है कि-

> सदेव सर्वं को नेच्छेत् स्वरूपादिचतुष्टयात् । श्रसदेव विपर्यासान्न चेन्न व्यवतिष्ठते ।।१४।।

ब्रें० एं० चन्दाबाई ग्राभनन्दन-ग्रन्थ

इस स्लोक का अन्तिम चरण बहुत महत्त्व का है, आचार्य वहते हैं कि यदि उभयात्मक वस्तु न मानोगे, तो पदार्थ की व्यवस्था ही नहीं हो सकती है।

## वैशेषिक-दर्शन--

महर्षि कणाद ने अन्योग्याभाव के निरूपण में भी उदत उभय रूप वस्तु को ही स्वीकार किया है--

सच्चासत् । यच्चान्यदसदतस्तदसत् । वैशेषिक दर्शन ग्र० ६ ग्रा० १ सूत्र ४, ५

उपस्कार--यत्र सदेव घटादि ग्रसदिति व्यवह्रियते, तत्र तादात्म्याभावः प्रतीयते । भवति हि ग्रसन्नरवो गवात्मना । ग्रसत् गौररवात्मना, ग्रसन् पटो घटात्मना इत्यादिः । पृ० ३१३ भाष्य--तदेवं रूपान्तरेण सदप्यन्येन रूपेणासद् भवतीत्युक्तम् ।। पृ० ३१५

#### न्याय-दर्शन--

गौतम ऋषि के न्याय-सूत्रों पर अनेकों प्राचीन एवं अर्वाचीन टीकाएँ उपलब्ध हैं जिसमें वैदिक वृत्ति में "कर्म से उत्पन्न होने वाले फल उत्पत्ति के पूर्व सत् हैं ग्रथवा ग्रसत् ?" इस प्रश्न के उत्तर में लिखा है कि 'उत्पादव्ययदर्शनात्' न्या० ४-१-४६

व्याख्या--प्राङ् निष्पत्तेः सदसदिति चानुवर्तते फलसम्बन्धात् पूर्ववत् निष्पत्तेः प्राक् फलं कार्यं, सदसदिति वेदितव्यम् । कृतः उत्पादव्ययदर्शनात् , तदुत्पत्तिविनाशयोष्ठपलभ्यमानत्वात् । चेदुत्पत्तेः प्राक् कार्यमसद् भवेत् न जातूत्पद्येत् । ग्रसतः शशप्रांगादेरुत्पत्त्यदर्शनात् । सच्चेत् न कदाचिद्विनश्येत् । पुरस्तात् सतः पश्चादिष सत्त्वनियमेन विनाशासंभवात् । उत्पद्यते विनश्यति च कार्यं, तस्मात् भवति प्रतिपत्तिर्नून-मेतदुत्पत्तेः प्राक् नासदस्ति, नापि सत्, किन्तु सदसदिति ।।४६।। वैदिकी वृत्तिः ।।

पाठक स्वयं अनुभव करेंगे कि कितने उत्तम प्रकार से वृत्तिकार ने सत्-असत्-उभयात्मक वस्तु को स्वीकार किया है, जो कि जैन-दर्शन के विल्कुल अनुरूप ही है।

## भेदाभेद-विचार--

द्रव्य से पर्याय, गुण से गुणी श्रथवा धर्म से धर्मी कथंचित् श्रपने संज्ञा लक्षणादि से भिन्न है, श्रीर श्राधारादि की श्रपेक्षा श्रभिन्न है। यह जैन-दर्शन का प्रसिद्ध कथन है। इसीको स्वामी समन्तभद्र

प्रमाणगोचरी सन्ती, भेदाभेदी न संवृती । तावेकत्राविरुद्धी ते गुणमुख्यविवक्षया ।।३६।। एक वस्तु में किसी दृष्टि से भेद एवं किसी दृष्टि से अभेद प्रमाणसिद्ध ही हैं, काल्पनिक नहीं । हाँ, इनमें कभी कोई प्रधान तो दूसरा गीण हो जाता है ।

### वेदान्त-दर्शन--

व्यास-प्रणीत ब्रह्म-सूत्रों पर भास्कराचार्य-रचित भाष्य में भेदाभेद का विचार करते हुए "युक्तेः शब्दान्तराच्च" (२–१–१८) सूत्र पर लिखा है——

अवस्था तहतोश्च नात्यन्तभेदो निह शुक्ल-पटयोर्धमधिर्मणोरत्यन्तभेदः , किन्तु एकमेव वस्तु, निर्णुणं नाम द्रव्यमस्ति, निर्हिव्यो गुणोऽस्ति, तथोपलब्धेः, उपलब्धिश्च भेदाभेदव्यवस्थायां प्रमाणं प्रमाणव्यवहारिणाम् तथा कार्यकारणयोर्भेदाभेदावनुभूयेते, अभेदधर्मश्च भेदो यथा महोदधेरभेदः स एव तरंगाद्यात्मनां वर्तमानो भेद इत्युच्यते । निह तरंगादयः पाषाणादिषु दृश्यन्ते । तस्यैव ताः शक्तयः, शक्ति- शक्तिमतोश्चानन्यत्वमन्यत्वं चोपलभ्यते । पृ० १०१

#### अद्वेतवाद--

ग्रद्वैत जैसे ग्रभित्रवाद में भी भेदाभेद की चर्चा का स्पष्ट वर्णन देखने में ग्राता है। विद्या-रण्य स्वामी ग्रपने ग्रन्थ में कार्यकारण का विचार करते हुए लिखते हैं—

> स घटो नो मृदो भिन्नो, वियोगे सत्यवीक्षणात् । नाप्यभिन्नः पुरा पिण्डदशायामनवेक्षणात् ।। श्लोक ३५५ कितने स्पष्ट शब्दों में भेदाभेद को स्वीकार किया है ।

#### सामान्य-विशेष-विचार--

यद्यपि सांख्य, श्रद्वं तवादी एवं श्रीर भी श्रनेक मत सामान्य रूप ही पदार्थ को स्वीकार करते हैं श्रीर बौद्धादिक विशेष रूप ही पदार्थ को स्वीकार करते हैं; किन्तु श्रनुभव, तर्क एवं श्रागम बताता है कि यथार्थ में पदार्थ सामान्य-विशेषात्मक उभयरूप हैं। एक रूप मानने पर दोनों का ही श्रभाव सिद्ध हो जाता है। इतीलिए श्राचार्यों ने पदार्थ को सामान्य-विशेषात्मक उभयरूप माना है—

सामान्य-विशेषात्मा तदर्थो विषय : । परीक्षामुख ग्र० ४ सू० १

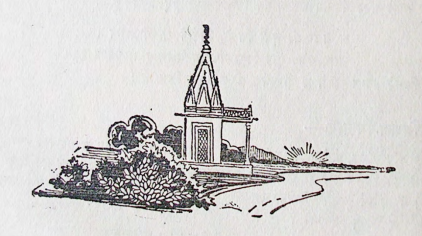
अर्थात्—सामान्य-विशेषात्मक पदार्थ ही प्रमाण का विषय है । इसी बात का उल्लेख पत-ञ्जलि-भाष्य में भी है । जैसे—सामान्य-विशेषात्मनोऽर्थस्य । समाधिपा० सू० ७ सामान्य-विशेषसमुदायो द्रव्यम् । (विभू० सू० ४४)

> कुमारिलभट्ट ने भी सामान्य विशेष रूप वस्तु को स्वीकार किया है । यथा— सर्ववस्तुत्रु बुद्धिश्च, व्यावृत्यनुगमात्मिका । जायते द्वपात्मकत्वं न, विना सा च न सिद्धयति ।।१।।

## ब्र० पं० चन्दाबाई श्रभिनन्दन-ग्रन्थ

अन्योन्यापेक्षिता नित्यं, स्यात्सामान्यविशेषयोः ।
विशेषाणाञ्च सामान्यं, ते च तस्य भवन्ति हि ॥६॥
निविशेषं हि सामान्यं, भवेच्छशविषाणवत् ।
सामान्यरहितत्वाच्च, विशेषास्तद्वदेव हि ॥७॥
तदनात्मकरूपेण, हेत् वाच्याविमौ पुनः ।
तेन नात्यन्तभेदोपि, स्यात्सामान्यविशेषयोः ॥ (पृ० ५४६, ४७, ४८)

इन उद्धरणों से यह बिल्कुल स्पष्ट सिद्ध हो जाता है कि जैन-दर्शन के स्याद्वाद-मार्तण्ड की प्रवर किरणें सर्व ही दर्शनों में निराबाध रूप से प्रकाशित हो रही हैं।



# जैनेतर दर्शनों में स्याद्वाद

[ ले०-श्रीमान् पं० हीरालाल जी न्यायतीर्थ, उउजैन ]

नेतर दर्शनों में तद्विषयक विद्वानों ने स्याद्वाद को कहां तक और किस कर में अपनाया है इस बात के बताने के पूर्व "स्याद्वाद" शब्द का लक्षण समझ लेना शावश्यक है। क्योंकि उसी तक्षण के सहारे ही हम अजैन दर्शनों में स्याद्वाद का अन्वेषण कर सकों।

#### स्याद्वाद का स्वरूप

स्याद्वाद शब्द एकान्त या सर्वधापन का निषे-धक और अनेकता का सूचक है। स्याद्वाद का अर्थ होता है—पदार्थ का भिन्न भिन्न दृष्टियों से (अपे चाओं से) परोच्चण कर निर्णय करना। क्यों कि सर्वधा एक हो दृष्टि से पदार्थ का सर्वाङ्ग निर्णय नहीं हो सकता। इसोलिए जैनाचार्यों ने सब से प्रथम "सिद्धिरनेकान्तात्" अर्थात् "वस्तु तत्व की सिद्धि अनेकान्त स्याद्वाद से हो हो सकती हैं" अन्यथा नहीं, की घोषणा की।

अनेकान्तवाद, अपेक्षावाद, कथंचित्वाद और स्याद्वाद, ये सब पकार्थवाची शब्द हैं। 'स्यात्' शब्द का अर्थ 'कथंचित्, किसी अपेक्षा से' होता है। संस्कृत भाषा के अनुसार 'स्यात्' यह अव्यय है और वह अनेकान्त का द्योतक एवं सर्वथापन का निषेधक है। जैसाकि विद्यानन्द स्वामी ने कहा है—

स्यादिति शब्दोऽनेकान्तद्योती प्रतिपत्तद्यो, न पुनर्विधिविचार प्रश्नादिद्योती तथा विवक्षा पायात्। —अष्टसदस्री पृ०२८६ अकलङ्कदेव ने भी स्याद्वाद का पर्यायवाचक अनेकान्त का लक्षण इस प्रकार किया है—

"सदसिन्धादि सर्वधैकान्त प्रतिक्षेप छत्त-गोऽनेकान्तः। —श्रष्टशतो पृ० २८६।

पंचास्तिकाय की टोका में अमृतचन्द्रस्रि ने भी कहा है—

"सर्वथात्व निषेधकोऽनेकान्तता द्योत हः कथंधिदर्थे स्याच्छन्दो निपातः"।

स्वामी समन्त भद्राचार्य ने अपने सुप्रसिद्ध देवागम स्तोत्र में स्याद्वाद का क्या सुन्द्र लक्षण किया है—

स्याद्वादः सर्वथैकान्त-त्यागात् किंवृत्त चिद्विधिः। सप्तमंग नयापेचो, हेयादेय विशेषकः॥

स्याद्वाद सर्वथा एकान्त का त्याग—निषेध— करके कथंचित् अपेत्वा भेद से वस्तुतत्व का निर्णय करता है। और वही ही सप्तभंगी कप नयों की अपेत्वा से, स्वभाव और परभाव द्वारा वस्तु में सत्-असत्, नित्य-अनित्य, एक-अनेक, और सामान्य-विशेष की व्यवस्था का प्रतिपादन करता है।

## स्याद्वाद की उपयोगिता

वस्तु के यथार्थ स्वरूप निर्णय के लिए स्याद्वाद का उपयोग सर्व प्रथम है। विना इसके वस्तु का निर्णय नहीं हो सकता। यदि हम किसी वस्तु को उसके किसी एक धर्म की मुख्यता से एक हो रूप मान लें, और उसके समस्त धर्मों का अपलाप करदें, तो संसार का व्यवहार तक नहीं चल सकता; वस्तु का निर्णय तो बहुत दूर की बात है। उदाहरणार्थ-यदि हम किसी मनुष्य को 'मामा' कहते हैं, तो क्या वह संसार के सभी मनुष्यों का मामा है? उत्तर में कहना पड़ेगा कि नहीं। किन्तु किसी की अपेक्षा से वह चाचा भी है, किसी की अपेना से भाई भी है आदि। इसी प्रकार एक अखण्ड अनन्त धर्म कप वस्तु को भी किसी एक धर्म की मुख्यता से उस एक रूप कहना अयुक्त है, किन्तु भिन्न भिन्न अपेनाओं से उसे नाना रूप ही मानना सर्वथा न्याय संगत है।

इतनी प्रारम्भिक भूमिका के बाद अब मैं अपने विषय पर आता हूँ, और भिन्न भिन्न दर्शनों के प्रन्थों का अवतरण देकर यह दिखाने का यस करता हूं, कि भारतीय प्रसिद्ध जैनेतर विद्वानों ने भी "स्याद्वाद" का अपने यहां कहां तक उपयोग किया है।

### नित्यानित्य विचार

जैन दर्शन की दृष्टि से प्रत्येक वस्तु दृष्य अपेक्षा नित्य पर्ध पर्याय अपेक्षा अनित्य है। पर्याय-उत्पाद और व्यय स्वमाव वाली होती है जोकि वस्तुमें अनित्यता सिद्ध करती है, साथ हो उत्पाद व्यय से वस्तु में हमें उसकी स्थिति का—ध्रुवता का—भी प्रत्यक्ष अनुभव होता है। यही स्थिरता—ध्रुवता— वस्तु में नित्य धर्म का अस्तित्व सिद्ध करती है। इस प्रकार संक्षेप में वस्तु उत्पाद, व्यय और धौव्य युक्त हुआ करती है, जैसा कि उमास्वामि ने कहा है—"उत्पादव्यय धौव्य युक्तं सत्"।

## पतञ्जलि महाभाष्य

महर्षि पतञ्जिल ने महाभाष्य के पशपशाहित जैन दर्शन के उक्त सिद्धान्त का निम्नर्लि शब्दों में कितना अच्छा विवेचन किया है :—

द्रव्यं नित्यमाकृतिरानित्या, सुवर्णं कयारि कृत्या युक्तंपिंडो भवति, पिण्डाकृतिमुपसृद्य कर क्रियन्ते, रुचकाकृति सुपसृद्य करकाः क्रियन्ते, पुनरा करकासृति सुपसृद्य स्वस्तिकाः क्रियन्ते, पुनरा स्वर्णंपिण्डः पुनरपर्याऽऽकृत्या युक्तः खदिर सहशे कुएडलेभवतः । आकृतिरन्याचान्याचभ द्रव्यं पुनस्तदेव, आकृत्सुपमर्देन द्रव्यमेवावशिष्य

### मीमांसा श्लोकवार्तिक

मीमांसा दर्शन के उद्घट विद्वान् कुमारि ने भी पदार्थों के इस उत्पाद व्यय धीव्यक स्वीकार किया है; देखिए—

१-वर्द्धमानकभंगेच, रुचकः क्रियते यदा।
तदापूर्वार्थिनः शोकः, भोतिश्चाप्युत्तरार्थिः
२-देमार्थिनस्तुमाध्यस्थ्यं तस्माद्रस्तुभयात्मः
नोत्पाद्स्थितिभंगाना, मभावे स्थान्मितिश्चः
३-न नाशेन बिना शोको, नोत्पादेन बिना सु
स्थित्या विना न माध्यस्थ्यं तेनसामान्य वि
—मोमांसा स्रोकवार्तिक पृष्ठ ६१९
सं• २१, २२

कुमारिलभट्ट का उक्त सिद्धान्त जैनदर तो अनुकूल है हो, साथ हो वह वर्णनरौली स्वामी समन्तभद्र।चार्य का कितना अधिक करण करता है, यह देवागमस्तोत्र के निम्नि श्लोकों से स्पष्ट विदित हो जाता है। पाठक

<sup>\*</sup> आवश्यक निवेदन—यहां पर भी एवं आगे भी लेख विस्तार भय से मैं किसी भी उद्धरण का अ दूँगा। पाठक स्वयं ही समझने का यल करें। —लेखक

इस बात का ध्यान रहे कि कुमारिलभट्ट से स्वामी
समन्तभद्र पांच शताब्दी पूर्व हो चुके हैं। इससे
निश्चित है कि स्वामी समन्तभद्र के समन्त
—भद्र—स्याद्वाद का प्रभाव उस समय के सभी
दर्शनों पर पड़ा था। अस्तु, वे श्लोक ये हैं—
१-घटमोलि सुवर्णार्थी, नाशोत्पादस्थित स्वयम्।
शोक प्रमोदमाध्यस्थ्यं, जनोयाति सहेतुवम्॥५९॥

२-पयोवतो न दध्यत्ति, न पयोत्ति दधिवतः। अगोरस वतो नोभे, तस्मात्तत्वं त्रयात्मकम् ॥६०॥ —देवागम स्तोत्र।

गंभीर निरीक्षण से पाठक यह अनुभव किए बिना न रहेंगे कि स्वामी समन्तभद्र के सूत्रा तमक इलोकों की व्याख्या रूप ही कुमारिलभट्ट ने व्याख्यान किया है।

सत्-असत्-विचार

सम्पूर्ण चेतन और अचेतन पदार्थ, स्वक्तप से
स्व द्रव्य क्षेत्र काल भाव से सत् हैं और परक्रप
से पर द्रव्य, क्षेत्र, काल, भाव से असत् स्वक्रप
हैं। जैसे घट अपने, द्रव्य पुद्गल मृत्तिका, क्षेत्र,
इस स्थान, काल वर्तमान एवं भाव लाल काला
आदि की अपेचा से तो 'हैं'—सत् स्वक्रप है—
और वही पर से—अन्य पटादिक के द्रव्य क्षेत्र
काल भाव से—'नहीं' है, असत्रूप है। दोनों में
से किसी एक क्रप मानने से वस्तु या तो सर्वात्मक
हो जायगी, अथवा लोक व्यवहार का अभाव
हो जायगी। इसलिए दोनों रूप हो वस्तु को
मानना आवश्यक है। इसी लिए श्रो समन्तभद्राचार्यने कहा है कि—

सदेव सर्वं कोनेन्छेत्, स्वरूपादिचतुष्ट्यात् । असदेव विषयांसान्न चेन्न स्यवतिष्ठते ॥ १५ ॥ इस इलोक का अन्तिम चरण बहुत महत्व का है; आचार्य कहते हैं कि यदि उभयारमक वस्तु न मानोगे, तो पदार्थ की व्यवस्था ही नहीं हो सकती है।

## वैशेषिक दर्शन।

महर्षि कणाद्ने अन्योन्याभाव के निरूपण में भी उक्त उभयरूप वस्तु को ही स्वीकार किया है— सज्जासत्। यज्ञान्यद्सद्तस्तद्सत्।

—वैशेषिक दर्शन अ० ९ आ० १ स्० ४, ५
उपस्कार—""यत्र सदेव घटादि असदिति व्यव- १
हियते, तत्र तादातम्याभावः प्रतीयते । भवति ।
हि असन्नश्वो गवातमना । असन् गौरश्वातमना, व असन् पटो घटातमना इत्यादिः । ए० ३१३ । न भाष्य-तदेवं कपान्तरेण सद्प्यन्येन रूपेणास्क ने

### न्याय दर्शन ।

गौतम ऋषि के न्याय सूत्रों पर अनेकों प्राचीन पर्व अर्वासीन टीकायें उपलब्ध हैं। जिसमें वैदिक वृत्ति में "कर्म से उत्पन्न होने वाला फल उत्पत्ति के पूर्व सत् है अथवा असत् ?" इस प्रश्न के उत्तर में लिखा है कि—

'उत्पाद्व्यय दर्शनात्' — त्या० ४-१-४९
व्याख्या — प्राङ्क् निष्यत्तेः सद्सद्तिचानुवर्तते
फल सम्बन्धात् पूर्ववत् निष्यत्तेः प्राक् फलं कार्यं,
सद्सद्ति घेदितव्यम् । कुतः 'उत्पाद् व्यय दर्शनात्' । तदुत्पत्ति विनाशयो स्पलभ्यमानत्वात् ।
चेदुत्पत्तेः प्राक् कार्यमसद्भवेत् – न जातृत्पद्येत ।
असतः शश श्रंगादेस्त्पत्यदर्शनात् । सच्चेत् न
कदाचिद्विनश्येत्। पुरस्तात् सतः पश्चाद्पि सत्व-

नियमेन विनाशासंभवात् । उत्पद्यते विनश्यतिच कार्यं, तस्मात् भवति प्रतिपत्तिन् न मेतदुत्पत्तेः प्राक् नासद्स्ति,नापिसत्,िकन्तु सद्सद्ति ॥४८॥ वैदिकी वृत्ति ॥

पाठक स्वयं अनुभव करेंगे कि कितने उत्तम प्रकार से वृत्तिकार ने सत्-असद्-उभयात्मक वस्तु को स्वीकार किया है, जोकि जैन दर्शन के बिलकुल अनुक्रप ही है।

## भेदाभेद विचार

द्रव्य से पर्याय, गुण से गुणी अथवा धर्म से धर्मी कथंचित् अपने संज्ञा छत्त्रणादि से भिन्न हैं, और आधारादि को अपेक्षा अभिन्न हैं। यह जैन-दर्शन का प्रसिद्ध कथन है। इस्नोको स्वामी समन्त भद्र ने कहा है—

प्रमाणगोचरौ सन्तौ, भेदाभेदौ न संवृतो । तावेकत्राविरुद्धोते गुण मुख्य विवत्तया ॥ ३६ ॥

एक वस्तु में किसी दृष्टि से भेद एवं किसी दृष्टि से अभेद प्रमाण सिद्ध ही हैं, काल्पनिक नहीं। हां, इनमें कभी कोई प्रधान, तो दूसरा गौण हो जाता है।

# वेदान्त दर्शन ।

व्यास प्रणीत ब्रह्म सुत्रों पर भास्कराचार्य रचितभाष्य में भेदाभेद का विचार करते हुए "युक्तेः शब्दान्तराच" (२—१—१८) सुत्र पर छिखा है कि—

अवस्था तद्वतोश्च नात्यन्त भेदो नहि शुक्क पटयोधर्म धर्मिणो रत्यन्तभेदः, किन्तु एकमेव बस्तु, नहिनिर्गुणं नाम द्रव्यमस्ति, नहि निर्द्रव्यो गुणोऽस्ति, तथोपछब्धेः, उपछव्धिश्च भेदाभेद्व्य- वस्थायां प्रमाणं, प्रमाणव्यवहारिणाम् । तथा कार्यं कारणयोर्भेदाभेदावनुभूयेते, अभेद्धमध्य भेदो यथा महोद्धेरभेदः स एव तरंगाद्यारमनां वर्तमानो भेद इत्युच्यते । नहि तरंगाद्यः पाषाणादिषुदृश्यन्ते। तस्यैव ताः शक्तयः, शक्ति शक्तिमतोश्च्यानन्यत्व-मन्यत्वं चोपळभ्यते । पृ० १०१

### अद्वेतवाट

अद्वेत जैसे अभिन्नवाद में भी भेदाभेद की चर्चा का स्पष्ट वर्णन देखने में आता है । विद्यारण्य स्वामी अपने प्रन्थ में कार्य कारण का विचार करते इप लिखते हैं कि—

स घटो नोमृदो भिन्नो, वियोगे सत्यनीचणात्। नाष्यभिन्नः पुरा विण्ड दशायामन वेक्षणात्॥ —श्लोक ३५।

कितने स्पष्ट शब्दों में भेदाभेद को स्वीकार किया है।

## सामान्य-विशेष विचार

यद्यपि सांख्य, अद्वैतवादी एवं और भी अनेक मत सामान्यक्रप हो पदार्थ को स्वोकार करते हैं, और बौद्धादिक विशेषक्रप हो पदार्थ को स्वोकार करते हैं, किन्तु अनुभव, तर्क पद्ध आगम बताता है कि यथार्थ में पदार्थ सामान्य विशेषात्मक उभयरूप हैं। एक रूप मानने पर दोनों का ही अभाव सिद्ध हो जाता है। इसीलिए आचार्यों ने पदार्थ को सामान्य विशेषात्मक उभयरूप माना है—

सामान्य विशेषात्मातद्थीं विषयः।

-परोत्तामुख अ० ४ स्०१।

अर्थात्—सामान्य विशेषात्मक पदार्थही प्रमाण का विषय है।

इसी बात का उल्लेख पातञ्ज्ञिल भाष्य में भी है। जैसे-

सामान्य विशेषात्मनोर्थस्य ।

—समाधिपा० सु० ७।

स्नामान्य विशेष समुदायो द्रव्यम्।

-( विभू० स्० ४४ )।

कुमारिलभट्ट ने भी सामान्य विशेषरूप वस्त को स्वीकार किया है। यथा-

सर्वं वस्तुषु बुद्धिश्च, व्यावृत्त्यनुगमातिमका । जायते द्वयात्मकत्वं न, बिना साचन सिद्धधित ॥५॥ प्रकाशित हो रही हैं।

अन्योन्यापेक्षिता नित्यं, स्यारलामान्य विशेषयोः। विशेषाणाञ्चसामान्यं, तेचतस्य भवन्ति हि ॥ ६॥ निर्विशेषं हि सामान्यं भवेच्छश विषाणवत्। सामान्यरहितत्वाच्च, विशेषास्तद्वदेवहि ॥ ७ ॥ तदनात्मकरूपेण, हेतू वाच्याविमी पुनः। तेन नात्यन्तभेदोपि, स्यात्सामान्य विशेषयोः ॥८॥ -( पृ० ५४६, ४७, ४८)।

इन उद्धरणों से यह बिल्कुल स्पष्ट सिद्ध हो जाता है कि जैनदर्शन के स्याद्वाद-मार्तण्ड की प्रखर किरणें सर्व ही दर्शनों में निराबाध रूपसे